
 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 130  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

Museum Bengkulu sebagai Ruang Interaksi antara Budaya 

Lokal dan Nilai-Nilai Peradaban Islam 

Arum Puspitasari1, Sandi Febrian2, Ferdi Arianto3, Engghina Nabila Saputri4 

1234Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, Program Sejarah Peradaban Islam, Universitas Islam Negeri 

Fatmawati Sukarno Bengkulu, Bengkulu, Indonesia 

Email: 1arumshalu888@gmail.com, 2sandifebrian309@gmail.com, 3ferdiardianto25@gmail.com, 
4engghinanabilasaputri@gmail.com  

Abstrak−Museum Bengkulu merupakan salah satu lembaga kebudayaan yang tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat penyimpanan artefak sejarah, tetapi juga sebagai media pembelajaran dan ruang interaksi antara budaya 

lokal dan nilai-nilai peradaban Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Museum 

Bengkulu memfasilitasi dialog budaya antara warisan lokal masyarakat Melayu Bengkulu dengan prinsip-

prinsip Islam yang telah berakar dalam kehidupan sosial. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif 

deskriptif dengan pendekatan historis dan sosiokultural. Data diperoleh melalui observasi, wawancara dengan 

pengelola museum, serta dokumentasi terhadap koleksi dan aktivitas pameran. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa Museum Bengkulu berperan penting dalam memperkuat identitas kultural masyarakat Bengkulu melalui 

narasi sejarah yang mengandung nilai-nilai Islam, seperti kearifan lokal, toleransi, dan spiritualitas. Koleksi 

seperti manuskrip Arab Melayu, benda-benda peninggalan kerajaan Islam, serta tradisi lisan yang berakar pada 

ajaran Islam menunjukkan adanya proses akulturasi harmonis. Dengan demikian, Museum Bengkulu bukan 

hanya lembaga pelestarian sejarah, tetapi juga menjadi ruang dialog aktif yang mempertemukan budaya lokal 

dengan nilai-nilai universal Islam dalam membentuk peradaban yang berkarakter dan moderat. 

Kata Kunci: museum bengkulu, budaya lokal, peradaban Islam, akulturasi, identitas budaya 

Abstract−The Bengkulu Museum is a cultural institution that not only serves as a repository for historical 

artifacts but also as a learning medium and a space for interaction between local culture and the values of 

Islamic civilization. This study aims to analyze how the Bengkulu Museum facilitates cultural dialogue between 

the local heritage of the Bengkulu Malay community and the Islamic principles deeply rooted in social life. The 

research method used was descriptive qualitative with a historical and sociocultural approach. Data were 

obtained through observation, interviews with museum administrators, and documentation of collections and 

exhibition activities. The results indicate that the Bengkulu Museum plays a significant role in strengthening 

the cultural identity of the Bengkulu community through historical narratives that embody Islamic values, such 

as local wisdom, tolerance, and spirituality. Collections such as Arabic-Malay manuscripts, relics from Islamic 

kingdoms, and oral traditions rooted in Islamic teachings demonstrate a harmonious acculturation process. 

Thus, the Bengkulu Museum is not only an institution for historical preservation but also a space for active 

dialogue that brings together local culture and universal Islamic values to shape a civilization with character 

and moderation 

Keywords: bengkulu museum, local culture, Islamic civilization, acculturation, cultural identity 

1. PENDAHULUAN 

Museum merupakan institusi yang memiliki peran penting dalam membangun kesadaran 

sejarah, memperkuat identitas kebangsaan, serta menjadi media pembelajaran lintas generasi. Di era 

modern saat ini, museum tidak lagi dipandang sekadar tempat penyimpanan benda bersejarah, 

melainkan juga sebagai ruang dialog antara masa lalu, masa kini, dan masa depan. Keberadaan 

museum menjadi salah satu indikator kemajuan peradaban suatu bangsa, karena di dalamnya 

terkandung nilai-nilai historis, budaya, dan edukatif yang mencerminkan jati diri masyarakat 

(Rahmawati, 2022). 

Dalam konteks Provinsi Bengkulu, Museum Negeri Bengkulu berfungsi sebagai pusat 

pelestarian dan dokumentasi sejarah serta kebudayaan masyarakat setempat. Museum ini 

menyimpan beragam artefak peninggalan masa lampau, mulai dari benda prasejarah, naskah kuno, 

alat musik tradisional, hingga benda-benda peninggalan masa kolonial. Lebih dari itu, Museum 

Bengkulu menjadi ruang interaksi antara budaya lokal Melayu Bengkulu dan nilai-nilai peradaban 

Islam, dua unsur penting yang membentuk identitas sosial dan spiritual masyarakat Bengkulu. Sejak 

abad ke-15, Islam telah menyebar di wilayah pesisir barat Sumatra melalui jalur perdagangan dan 

dakwah, memberikan pengaruh signifikan terhadap tatanan sosial, seni, bahasa, serta sistem nilai 

masyarakat (Hidayat, 2020). 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum
mailto:arumshalu888@gmail.com
mailto:sandifebrian309@gmail.com
mailto:ferdiardianto25@gmail.com
mailto:engghinanabilasaputri@gmail.com


 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 131  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

Islam sebagai agama yang bersifat universal dan inklusif mampu berinteraksi secara 

harmonis dengan budaya lokal tanpa menghilangkan esensinya. Dalam teori akulturasi budaya 

menurut Redfield, Linton, dan Herskovits (dalam Ranjabar, 2016), proses ini terjadi ketika dua 

kebudayaan berinteraksi secara intens dan menghasilkan bentuk kebudayaan baru yang tetap 

mempertahankan unsur asli masing-masing. Dalam konteks Bengkulu, nilai-nilai Islam tidak 

menggantikan budaya Melayu, tetapi justru memperkaya makna dan memperhalus struktur moral 

dalam kehidupan masyarakat. Misalnya, tradisi tabot, meskipun memiliki akar historis dari 

peringatan Asyura, kini menjadi bagian dari identitas budaya daerah yang dipahami secara kultural 

dan bukan teologis. Museum Bengkulu menjadi wadah dokumentasi sekaligus refleksi terhadap 

dinamika tersebut. 

Dalam perspektif peradaban Islam, museum bukan sekadar tempat menyimpan benda mati, 

tetapi juga ruang hidup bagi penguatan nilai-nilai spiritual dan intelektual. Menurut Al-Faruqi 

(2018), peradaban Islam menempatkan seni dan budaya sebagai ekspresi tauhid yang tercermin 

dalam keseimbangan, harmoni, dan makna. Hal ini terlihat dalam berbagai artefak di Museum 

Bengkulu, seperti kaligrafi, arsitektur masjid tradisional, hingga motif ukiran yang mengandung 

nilai simbolik Islami. Nilai-nilai tersebut tidak hanya memperindah karya seni, tetapi juga 

mengandung pesan moral dan keagamaan. 

Sejalan dengan hal tersebut, penelitian kontemporer menunjukkan bahwa museum dapat 

berfungsi sebagai sarana pendidikan karakter dan dakwah kultural. Menurut Pramesti (2021), 

museum di era digital memiliki potensi besar untuk menjadi media pembelajaran interaktif yang 

mengintegrasikan nilai-nilai agama dan budaya. Melalui pendekatan ini, generasi muda tidak hanya 

belajar tentang sejarah, tetapi juga memahami bagaimana nilai-nilai Islam telah menjadi fondasi 

moral dalam kehidupan masyarakat Indonesia, termasuk Bengkulu. 

Bengkulu sendiri memiliki sejarah panjang interaksi antara budaya Melayu dan Islam. Nilai-

nilai seperti gotong royong, sopan santun, dan penghormatan terhadap sesama merupakan cerminan 

dari integrasi antara adat lokal dan ajaran Islam. Fenomena ini memperlihatkan bagaimana Islam 

diterima dengan damai dan menjadi bagian integral dari kebudayaan daerah. Sebagaimana 

dijelaskan oleh Nasution (2019), Islam di Nusantara berkembang melalui pendekatan budaya yang 

adaptif, bukan konfrontatif, sehingga menghasilkan bentuk Islam yang moderat dan kontekstual. 

Museum Bengkulu menjadi ruang yang tepat untuk menelusuri jejak tersebut. Melalui 

koleksi dan narasi yang ditampilkan, pengunjung dapat memahami proses perjalanan budaya yang 

dilalui masyarakat Bengkulu dari masa ke masa. Setiap artefak yang dipamerkan menyimpan nilai-

nilai peradaban, baik dari aspek estetika maupun spiritual. Misalnya, peninggalan naskah-naskah 

kuno berbahasa Arab-Melayu menggambarkan betapa eratnya hubungan antara literasi Islam dan 

kehidupan sosial masyarakat setempat. Naskah-naskah ini tidak hanya menjadi bukti penyebaran 

Islam di Bengkulu, tetapi juga menunjukkan kontribusi lokal terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan Islam di wilayah barat Nusantara (Amalia, 2023). 

Selain fungsi edukatif, museum juga memainkan peran dalam membangun kesadaran 

peradaban Islam yang humanis dan inklusif. Menurut Syafruddin (2021), peradaban Islam bukan 

hanya tentang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, tetapi juga tentang etika, keadilan, dan 

kemanusiaan. Melalui pameran dan aktivitas budaya di Museum Bengkulu, nilai-nilai tersebut dapat 

diinternalisasikan kepada masyarakat luas, terutama generasi muda. Museum menjadi media yang 

efektif untuk menanamkan pemahaman bahwa Islam bukanlah sistem tertutup, melainkan sistem 

terbuka yang menghargai keberagaman. 

Dalam era globalisasi dan digitalisasi saat ini, museum menghadapi tantangan baru untuk 

tetap relevan. Penggunaan teknologi digital seperti augmented reality dan virtual tour dapat 

meningkatkan minat kunjungan sekaligus memperluas jangkauan edukasi budaya dan nilai-nilai 

Islam. Penelitian oleh Fadillah (2024) menunjukkan bahwa digitalisasi museum tidak hanya 

mempermudah akses informasi, tetapi juga memperkuat daya tarik edukatif yang kontekstual 

dengan kebutuhan generasi Z. Dengan demikian, Museum Bengkulu memiliki peluang besar untuk 

memanfaatkan teknologi sebagai sarana memperkenalkan nilai-nilai peradaban Islam melalui 

pendekatan yang modern dan interaktif. 

Oleh karena itu, studi tentang Museum Bengkulu sebagai ruang interaksi antara budaya lokal 

dan nilai-nilai peradaban Islam menjadi sangat penting untuk dilakukan. Penelitian ini tidak hanya 

relevan bagi pengembangan ilmu kebudayaan dan sejarah Islam, tetapi juga bermanfaat dalam upaya 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 132  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

pelestarian identitas daerah yang berakar pada harmoni antara adat dan agama. Museum tidak lagi 

sekadar tempat menyimpan masa lalu, tetapi juga ruang strategis untuk menanamkan kesadaran 

sejarah, memperkuat nilai moral, dan mengembangkan dialog peradaban yang berkelanjutan. 

Melalui penelitian ini diharapkan dapat ditemukan pemahaman mendalam mengenai 

bagaimana Museum Bengkulu berperan dalam meneguhkan identitas masyarakat Melayu Bengkulu 

yang religius dan beradab. Dengan menjadikan museum sebagai pusat pembelajaran nilai, 

masyarakat dapat melihat bahwa warisan budaya bukan hanya milik sejarah, tetapi juga aset spiritual 

yang harus dijaga dan diwariskan kepada generasi berikutnya (Herlina, 2025). 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan memadukan pendekatan 

historis dan sosiokultural. Metode ini dipilih karena mampu memberikan pemahaman yang 

mendalam mengenai makna, nilai, serta proses interaksi antara budaya lokal Bengkulu dan 

peradaban Islam sebagaimana terwujud di Museum Bengkulu. Penelitian kualitatif tidak berfokus 

pada angka, melainkan pada interpretasi mendalam terhadap fenomena sosial dan kultural melalui 

pengamatan, wawancara, serta penelusuran dokumen yang relevan (Sugiyono, 2019). 

Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri asal-usul, perkembangan, dan transformasi 

Museum Bengkulu sejak berdirinya hingga saat ini. Melalui pendekatan ini, peneliti berupaya 

memahami konteks waktu, latar peristiwa, dan perubahan sosial yang terjadi dalam proses 

pembentukan koleksi serta kebijakan pelestarian budaya. Kajian historis dilakukan dengan menelaah 

berbagai sumber tertulis seperti arsip, laporan, dan publikasi yang berkaitan dengan sejarah 

penyebaran Islam di Bengkulu serta hubungan antara budaya Melayu dan nilai-nilai Islam. 

Pendekatan ini membantu menjelaskan bagaimana nilai-nilai peradaban Islam terinternalisasi dalam 

artefak dan kegiatan budaya yang direpresentasikan di museum. 

Sementara itu, pendekatan sosiokultural digunakan untuk memahami museum sebagai ruang 

sosial dan budaya yang hidup. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelaah interaksi antara 

masyarakat, pengelola museum, serta pengunjung dalam membangun makna terhadap koleksi yang 

dipamerkan. Melalui pendekatan ini pula, penelitian berfokus pada cara masyarakat memaknai 

simbol-simbol budaya Islam dalam artefak museum, serta bagaimana museum berperan sebagai 

sarana pendidikan nilai dan pelestarian warisan lokal (Moleong, 2021). 

Dalam proses pengumpulan data, penelitian ini menggunakan tiga teknik utama, yaitu 

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. 

1. Observasi langsung dilakukan di area Museum Bengkulu untuk mengamati koleksi dan pameran 

yang merepresentasikan pengaruh Islam, seperti kaligrafi, naskah Arab-Melayu, dan 

peninggalan sejarah dakwah Islam di wilayah Bengkulu. Observasi juga diarahkan pada tata 

ruang, narasi pameran, serta aktivitas pengunjung untuk melihat bagaimana interaksi budaya 

berlangsung di dalam ruang museum. 

2. Wawancara mendalam dilakukan dengan beberapa informan kunci, meliputi pengelola museum, 

tokoh budaya lokal, sejarawan, serta masyarakat sekitar. Wawancara ini bertujuan menggali 

pandangan dan pengetahuan mereka mengenai nilai-nilai Islam yang tercermin dalam artefak 

serta bagaimana museum berfungsi sebagai sarana pendidikan budaya. Wawancara dilakukan 

secara semi-terstruktur agar peneliti dapat memperoleh data yang fleksibel namun tetap fokus 

pada tema penelitian. 

3. Dokumentasi mencakup pengumpulan foto artefak, catatan arsip, katalog koleksi, serta literatur 

yang relevan dengan sejarah Islam dan kebudayaan Melayu Bengkulu. Data dokumenter ini 

berfungsi memperkuat temuan lapangan serta memberikan konteks historis terhadap interpretasi 

yang diperoleh dari observasi dan wawancara. 

Seluruh data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan pendekatan induktif, yaitu dengan 

menafsirkan simbol, nilai, dan narasi yang muncul dari hasil observasi dan wawancara. Analisis 

dilakukan secara berulang melalui proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan 

sebagaimana dijelaskan oleh Miles, Huberman, dan Saldaña (2018). Data yang relevan 

dikelompokkan berdasarkan tema-tema utama seperti representasi budaya Islam, akulturasi nilai-

nilai lokal, serta peran museum sebagai ruang interaksi budaya. 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 133  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber dan 

metode, yaitu membandingkan hasil observasi dengan wawancara dan dokumen. Pendekatan ini 

memastikan bahwa data yang diperoleh valid, konsisten, dan menggambarkan realitas secara utuh. 

Selain itu, peneliti juga melakukan verifikasi hasil interpretasi dengan informan untuk menghindari 

bias subjektif. 

Dengan demikian, metode penelitian ini dirancang untuk menggambarkan secara 

komprehensif bagaimana Museum Bengkulu berfungsi sebagai ruang interaksi antara budaya lokal 

dan nilai-nilai peradaban Islam. Pendekatan historis memberikan dasar pemahaman tentang akar 

peradaban dan konteks sosialnya, sedangkan pendekatan sosiokultural memberikan gambaran 

bagaimana nilai-nilai tersebut hidup dan beradaptasi dalam kehidupan masyarakat Bengkulu masa 

kini. 

3. ANALISA DAN PEMBAHASAN 

Museum sebagai lembaga kebudayaan bukan sekadar tempat penyimpanan benda-benda 

bersejarah, tetapi merupakan pusat pembelajaran sosial yang menghubungkan manusia dengan masa 

lalunya. Dalam konteks ini, Museum Negeri Bengkulu memiliki posisi strategis sebagai ruang 

publik yang merepresentasikan perjalanan panjang interaksi antara budaya lokal Melayu Bengkulu 

dengan nilai-nilai Islam yang berkembang secara dinamis. Sebagai provinsi yang memiliki sejarah 

panjang penyebaran Islam sejak abad ke-15, Bengkulu menjadi wilayah yang menarik untuk diteliti 

karena memperlihatkan bentuk akulturasi budaya yang harmonis antara adat dan agama. 

Museum Bengkulu berfungsi tidak hanya sebagai lembaga pelestarian artefak, tetapi juga 

sebagai ruang dialog antara masa lalu, masa kini, dan masa depan. Koleksi yang tersimpan di 

dalamnya menjadi media yang berbicara tentang identitas masyarakat Melayu Bengkulu yang 

bercorak religius dan kultural. Dalam ruang pamer, museum tidak hanya menampilkan benda-benda 

kuno tanpa konteks, melainkan menyajikan narasi yang menjelaskan hubungan antara nilai Islam 

dan budaya lokal. Hal ini menjadikan Museum Bengkulu sebagai salah satu contoh konkret 

penerapan konsep dakwah kultural di ranah pelestarian budaya. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Hooper-Greenhill (2016), museum pada era modern harus 

dipahami sebagai institusi sosial yang berperan aktif dalam membentuk kesadaran publik. Ia bukan 

lagi ruang statis, tetapi menjadi medium refleksi dan pendidikan nilai. Dengan demikian, keberadaan 

Museum Bengkulu tidak hanya relevan bagi masyarakat lokal, melainkan juga menjadi jendela bagi 

generasi muda untuk memahami akar peradaban Islam yang tumbuh secara damai dan kontekstual 

di tanah Melayu Bengkulu. 

3.1 Museum Bengkulu sebagai Representasi Warisan Islam Lokal 

Museum Bengkulu menyimpan lebih dari 6.500 koleksi artefak yang terbagi ke dalam beberapa 

kategori, seperti etnografi, arkeologi, historika, dan naskah kuno (Detik, 2024). Dari jumlah 

tersebut, sebagian besar menunjukkan pengaruh kuat Islam dalam kehidupan masyarakat 

Melayu Bengkulu. Koleksi yang menonjol antara lain manuskrip Arab-Melayu, pakaian adat 

berhias kaligrafi Islam, alat musik tradisional bernuansa religius, dan benda peninggalan 

kerajaan Islam lokal seperti Kerajaan Selebar dan Sungai Lemau. 

Melalui koleksi tersebut, pengunjung dapat melihat bahwa Islam tidak hanya hadir dalam aspek 

spiritual, tetapi juga dalam sistem sosial dan budaya masyarakat. Misalnya, manuskrip Arab-

Melayu yang disimpan di museum tidak hanya berisi teks keagamaan, tetapi juga catatan adat, 

hukum, dan petuah moral masyarakat Melayu. Hal ini memperlihatkan bahwa Islam di 

Bengkulu berkembang dalam bentuk integratif, menyatu dengan kehidupan sehari-hari tanpa 

menimbulkan dikotomi antara agama dan budaya. 

Nilai-nilai seperti kesopanan, gotong royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap 

sesama yang melekat dalam budaya Melayu Bengkulu sejatinya berakar pada ajaran Islam. 

Museum Bengkulu berupaya menampilkan nilai-nilai tersebut dalam narasi pamerannya, di 

mana setiap artefak dikaitkan dengan pesan moral dan spiritual yang bersumber dari Islam. 

Dengan demikian, museum tidak hanya menjadi ruang pelestarian benda, tetapi juga ruang 

internalisasi nilai bagi pengunjungnya. 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 134  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

Selain itu, desain ruang pamer di museum turut menggambarkan nuansa Islam yang berpadu 

dengan lokalitas Bengkulu. Tata letak artefak yang menampilkan kaligrafi, arsitektur 

bernuansa masjid, dan pencahayaan yang lembut memberikan pengalaman spiritual tersendiri. 

Pendekatan kuratorial ini mencerminkan bahwa museum berperan aktif dalam 

memperkenalkan Islam sebagai peradaban yang estetis dan humanistik, bukan hanya sebagai 

sistem kepercayaan dogmatis. 

3.2 Akulturasi Budaya dan Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Lokal 

Proses akulturasi budaya Islam di Bengkulu berlangsung secara damai dan gradual, mengikuti 

prinsip dakwah yang lembut dan adaptif. Salah satu bentuk paling menonjol dari akulturasi 

tersebut adalah tradisi Tabot, yaitu upacara tahunan yang memperingati syahidnya cucu Nabi 

Muhammad SAW, Hasan dan Husein. Tradisi ini telah menjadi warisan budaya takbenda 

(intangible heritage) yang diakui secara nasional dan menjadi simbol spiritualitas masyarakat 

Bengkulu. 

Meskipun Tabot memiliki akar sejarah dalam tradisi Islam Syiah dari India dan Persia, dalam 

konteks Bengkulu, tradisi ini telah mengalami reformulasi makna menjadi kegiatan sosial dan 

budaya yang menekankan solidaritas, kepedulian, serta penghormatan terhadap nilai-nilai 

kemanusiaan. Museum Bengkulu memainkan peran penting dalam mendokumentasikan dan 

menjelaskan evolusi tradisi Tabot melalui pameran tematik yang menggabungkan aspek 

sejarah, teologi, dan seni. 

Pameran Tabot di museum tidak hanya menampilkan miniatur peralatan ritual seperti dol 

(gendang besar), keranda Tabot, dan hiasan janur, tetapi juga dilengkapi dengan video 

dokumenter dan narasi informatif yang menekankan aspek moral dari tradisi tersebut. Dengan 

cara ini, museum berfungsi sebagai media edukasi publik yang menanamkan pemahaman 

bahwa budaya lokal dapat menjadi medium dakwah yang efektif ketika nilai-nilainya sejalan 

dengan prinsip Islam. 

Selain Tabot, bentuk akulturasi lain terlihat pada arsitektur rumah adat Bengkulu yang sering 

dihiasi dengan motif kaligrafi atau ornamen berbentuk flora dan geometris, sesuai dengan 

estetika Islam. Begitu pula dalam seni tari, lagu dol, dan busana tradisional yang menampilkan 

keselarasan antara ekspresi budaya dan nilai kesopanan Islam. Museum Bengkulu 

menampilkan semua ini dalam format narasi visual dan interaktif untuk menunjukkan 

sinkretisme positif antara adat dan agama yang membentuk identitas masyarakat Bengkulu 

modern. 

3.3 Museum sebagai Media Pendidikan dan Dakwah Kultural 

Dalam kerangka peradaban Islam, pendidikan dan dakwah tidak terbatas pada ruang masjid 

atau madrasah, tetapi dapat dilakukan melalui media kultural seperti museum. Museum 

Bengkulu menjalankan fungsi ini dengan menyelenggarakan berbagai kegiatan edukatif seperti 

workshop seni Islam, kelas naskah Arab-Melayu, dan pameran tematik tentang peradaban 

Islam di Nusantara. Kegiatan tersebut melibatkan pelajar, mahasiswa, serta komunitas budaya 

untuk memperkuat kesadaran sejarah dan spiritualitas lokal. 

Menurut teori museum sebagai ruang belajar sosial (social learning space) yang dikemukakan 

oleh Falk dan Dierking (2018), pengalaman museum dapat memengaruhi cara individu 

memahami identitas dan nilai mereka. Hal ini sejalan dengan misi Museum Bengkulu dalam 

mengembangkan Islam kultural yakni Islam yang menyatu dengan nilai-nilai kebangsaan dan 

kemanusiaan. Melalui narasi dan pameran, museum menegaskan bahwa Islam bukan agama 

yang menolak budaya, melainkan mengarahkan budaya menuju keselarasan dan kemaslahatan. 

Selain fungsi edukatif, museum juga menjadi sarana dakwah kultural, di mana pesan-pesan 

Islam disampaikan melalui pendekatan seni, simbol, dan narasi sejarah. Dakwah kultural 

semacam ini terbukti efektif dalam konteks masyarakat multikultural seperti Bengkulu, karena 

menghindari pendekatan konfrontatif dan menggantinya dengan pendekatan persuasif dan 

dialogis. Museum Bengkulu, dengan koleksinya yang merepresentasikan nilai-nilai keislaman, 

menjadi salah satu medium yang menjembatani generasi muda untuk memahami Islam secara 

moderat dan kontekstual. 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 135  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

Lebih jauh, Museum Bengkulu juga berkolaborasi dengan lembaga pendidikan dan pemerintah 

daerah dalam program “Museum Goes to School” yang bertujuan mengenalkan warisan Islam 

dan budaya lokal kepada pelajar di berbagai tingkatan. Kegiatan ini meliputi pameran keliling, 

lomba kaligrafi, serta seminar kebudayaan Islam. Upaya tersebut memperlihatkan bahwa 

museum bukan hanya tempat pasif, tetapi agen transformasi nilai yang aktif membentuk 

wawasan kebangsaan dan keagamaan masyarakat. 

3.4 Tantangan dan Harapan Pengembangan Museum 

Walaupun Museum Bengkulu memiliki potensi besar sebagai ruang interaksi budaya dan 

peradaban Islam, masih terdapat sejumlah tantangan struktural dan fungsional yang perlu 

diatasi. Tantangan utama adalah minimnya alokasi dana dan sumber daya manusia yang 

kompeten dalam bidang kuratorial dan konservasi. Kondisi ini berdampak pada keterbatasan 

inovasi dalam pengelolaan koleksi dan penyajian pameran. 

Selain itu, tingkat minat kunjungan masyarakat, khususnya kalangan muda, masih tergolong 

rendah. Hasil survei Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan (Kemendikbud, 2023) 

menunjukkan bahwa hanya 12% generasi muda di Bengkulu mengunjungi museum dalam 

setahun terakhir. Hal ini disebabkan oleh minimnya strategi promosi dan kurangnya integrasi 

teknologi digital dalam pengalaman museum. 

Untuk menjawab tantangan tersebut, museum perlu melakukan revitalisasi berbasis digital 

dengan mengembangkan tur virtual, aplikasi interaktif, dan konten multimedia edukatif yang 

menampilkan kisah-kisah sejarah Islam di Bengkulu. Upaya digitalisasi koleksi juga penting 

untuk menjaga keberlanjutan dokumentasi dan memperluas jangkauan edukasi hingga ke 

tingkat global. 

Di sisi lain, harapan pengembangan Museum Bengkulu juga terletak pada kolaborasi lintas 

sektor, baik dengan akademisi, lembaga keagamaan, maupun komunitas budaya lokal. Sinergi 

ini akan memperkuat posisi museum sebagai pusat pembelajaran budaya Islam yang 

kontekstual dan inklusif. Dengan dukungan kebijakan pemerintah daerah dan partisipasi 

masyarakat, museum dapat menjadi ikon kebudayaan Islam Nusantara yang menampilkan 

keharmonisan antara iman, ilmu, dan budaya. 

Dari hasil dan pembahasan ini, dapat dipahami bahwa Museum Bengkulu bukan hanya ruang 

penyimpanan artefak, tetapi juga ruang dialog antara Islam dan kebudayaan Melayu Bengkulu. 

Koleksi dan aktivitasnya memperlihatkan keberhasilan Islam beradaptasi secara damai dalam 

masyarakat lokal. Melalui pameran, edukasi, dan dakwah kultural, museum berperan sebagai 

penghubung antara warisan masa lalu dengan nilai-nilai peradaban Islam yang relevan bagi 

kehidupan modern. Dengan revitalisasi digital dan kolaborasi lintas disiplin, Museum 

Bengkulu berpotensi menjadi model nasional bagi pengembangan museum berbasis nilai Islam 

dan kearifan lokal. 

4. KESIMPULAN 

Museum Bengkulu berperan penting sebagai ruang interaksi dinamis antara budaya lokal 

Melayu Bengkulu dan nilai-nilai peradaban Islam yang membentuk identitas sosial dan spiritual 

masyarakat. Melalui koleksi artefak seperti manuskrip Arab-Melayu, peninggalan kerajaan Islam, 

dan tradisi lisan bernuansa religius, museum ini menunjukkan proses akulturasi harmonis yang 

menegaskan Islam sebagai kekuatan kultural yang adaptif dan humanis. Museum tidak hanya 

menjadi tempat penyimpanan benda bersejarah, tetapi juga wadah refleksi, pendidikan, dan dakwah 

kultural yang menanamkan nilai-nilai moral, estetika, serta spiritual. Aktivitas pameran, edukasi 

publik, dan pelibatan generasi muda menjadikan museum sebagai media efektif dalam memperkuat 

kesadaran sejarah dan identitas keislaman yang kontekstual. Tantangan seperti keterbatasan sumber 

daya dan rendahnya minat kunjungan dapat diatasi melalui revitalisasi berbasis teknologi digital 

serta kolaborasi lintas sektor. Dengan demikian, Museum Bengkulu memiliki potensi besar untuk 

menjadi model integrasi antara pelestarian budaya dan penguatan nilai-nilai Islam yang moderat, 

sekaligus mempertegas posisinya sebagai pusat peradaban Islam Nusantara yang berkarakter dan 

berwawasan kebangsaan. 

 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

 

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 136  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 130-136 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah SWT atas segala rahmat dan karunia-Nya 

sehingga penulisan artikel berjudul “Museum Bengkulu sebagai Ruang Interaksi antara Budaya 

Lokal dan Nilai-Nilai Peradaban Islam” dapat terselesaikan dengan baik. Kami menyampaikan 

penghargaan yang sebesar-besarnya kepada pihak Museum Negeri Bengkulu yang telah 

memberikan kesempatan, akses informasi, serta dukungan selama proses penelitian berlangsung. 

Ucapan terima kasih juga kami sampaikan kepada para narasumber, pengelola museum, tokoh 

budaya, serta seluruh informan yang telah meluangkan waktu dan memberikan data berharga untuk 

kelengkapan penelitian ini. Tidak lupa, kami berterima kasih kepada Universitas Islam Negeri 

Fatmawati Sukarno Bengkulu, khususnya Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, Program Studi 

Sejarah Peradaban Islam, yang telah memberikan fasilitas, arahan akademik, dan motivasi selama 

proses penyusunan karya ilmiah ini. Apresiasi mendalam kami sampaikan kepada dosen 

pembimbing, rekan sejawat, serta seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu, yang telah 

memberikan dukungan moral, masukan konstruktif, dan bantuan teknis dalam penyelesaian 

penelitian ini. Semoga segala bantuan yang diberikan mendapatkan balasan kebaikan dari Allah 

SWT dan penelitian ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan, 

pelestarian budaya, serta penguatan literasi sejarah dan peradaban Islam di Bengkulu. 

REFERENCES 

Al-Faruqi, I. R. (2018). Islam and Culture: The Aesthetic Dimension of Faith. Kuala Lumpur: International 

Institute of Islamic Thought. 

Amalia, R. (2023). Literasi Arab-Melayu dan Perkembangan Islam di Sumatra Barat dan Bengkulu. Padang: 

Pustaka Andalas. 

Detik. (2024). “Koleksi Museum Bengkulu Capai 6.500 Artefak, Dominasi Warisan Islam.” DetikNews. 

Diakses 15 April 2025. 

Fadillah, A. (2024). Digitalisasi Museum dan Transformasi Edukasi Islam di Era Industri 4.0. Jakarta: 

Prenadamedia Group. 

Falk, J. H., & Dierking, L. D. (2018). The Museum Experience Revisited. London: Routledge. 

Herlina, S. (2025). Revitalisasi Nilai Islam dalam Warisan Budaya Nusantara. Yogyakarta: Deepublish. 

Hidayat, M. (2020). Sejarah Masuknya Islam di Bengkulu dan Proses Akulturasi Budaya Melayu. Bengkulu: 

Arga Media. 

Hooper-Greenhill, E. (2016). Museums and the Interpretation of Visual Culture. London: Routledge. 

Kemendikbud. (2023). Survei Minat Kunjungan Museum Nasional dan Daerah Tahun 2023. Jakarta: 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan RI. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (4th 

ed.). Thousand Oaks: SAGE Publications. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Nasution, H. (2019). Islam Kultural dan Integrasi Nilai Lokal di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers. 

Pramesti, D. (2021). Museum dan Pendidikan Karakter di Era Digital: Integrasi Nilai Agama dan Budaya. 

Surabaya: Airlangga University Press. 

Rahmawati, L. (2022). Peran Museum dalam Pembentukan Identitas Kebangsaan di Indonesia. Bandung: 

Alfabeta. 

Ranjabar, J. (2016). Sosiologi: Konsep dan Teori. Bandung: Alfabeta. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Syafruddin, A. (2021). Peradaban Islam dan Kemanusiaan Universal: Tinjauan Filosofis dan Historis. Jakarta: 

UI Press. 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

