JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

Museum Bengkulu sebagai Ruang Interaksi antara Budaya
Lokal dan Nilai-Nilai Peradaban Islam

Arum Puspitasari!, Sandi Febrian?, Ferdi Arianto®, Engghina Nabila Saputri*

1234Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, Program Sejarah Peradaban Islam, Universitas [slam Negeri
Fatmawati Sukarno Bengkulu, Bengkulu, Indonesia
Email: 'arumshalu888@gmail.com, 2sandifebrian309@gmail.com, ferdiardianto25@gmail.com,

4engghinanabilasaputri@gmail.com

Abstrak—Museum Bengkulu merupakan salah satu lembaga kebudayaan yang tidak hanya berfungsi sebagai
tempat penyimpanan artefak sejarah, tetapi juga sebagai media pembelajaran dan ruang interaksi antara budaya
lokal dan nilai-nilai peradaban Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Museum
Bengkulu memfasilitasi dialog budaya antara warisan lokal masyarakat Melayu Bengkulu dengan prinsip-
prinsip Islam yang telah berakar dalam kehidupan sosial. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif
deskriptif dengan pendekatan historis dan sosiokultural. Data diperoleh melalui observasi, wawancara dengan
pengelola museum, serta dokumentasi terhadap koleksi dan aktivitas pameran. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Museum Bengkulu berperan penting dalam memperkuat identitas kultural masyarakat Bengkulu melalui
narasi sejarah yang mengandung nilai-nilai Islam, seperti kearifan lokal, toleransi, dan spiritualitas. Koleksi
seperti manuskrip Arab Melayu, benda-benda peninggalan kerajaan Islam, serta tradisi lisan yang berakar pada
ajaran Islam menunjukkan adanya proses akulturasi harmonis. Dengan demikian, Museum Bengkulu bukan
hanya lembaga pelestarian sejarah, tetapi juga menjadi ruang dialog aktif yang mempertemukan budaya lokal
dengan nilai-nilai universal Islam dalam membentuk peradaban yang berkarakter dan moderat.

Kata Kunci: museum bengkulu, budaya lokal, peradaban Islam, akulturasi, identitas budaya

Abstract—The Bengkulu Museum is a cultural institution that not only serves as a repository for historical
artifacts but also as a learning medium and a space for interaction between local culture and the values of
Islamic civilization. This study aims to analyze how the Bengkulu Museum facilitates cultural dialogue between
the local heritage of the Bengkulu Malay community and the Islamic principles deeply rooted in social life. The
research method used was descriptive qualitative with a historical and sociocultural approach. Data were
obtained through observation, interviews with museum administrators, and documentation of collections and
exhibition activities. The results indicate that the Bengkulu Museum plays a significant role in strengthening
the cultural identity of the Bengkulu community through historical narratives that embody Islamic values, such
as local wisdom, tolerance, and spirituality. Collections such as Arabic-Malay manuscripts, relics from Islamic
kingdoms, and oral traditions rooted in Islamic teachings demonstrate a harmonious acculturation process.
Thus, the Bengkulu Museum is not only an institution for historical preservation but also a space for active
dialogue that brings together local culture and universal Islamic values to shape a civilization with character
and moderation

Keywords: bengkulu museum, local culture, Islamic civilization, acculturation, cultural identity

1. PENDAHULUAN

Museum merupakan institusi yang memiliki peran penting dalam membangun kesadaran
sejarah, memperkuat identitas kebangsaan, serta menjadi media pembelajaran lintas generasi. Di era
modern saat ini, museum tidak lagi dipandang sekadar tempat penyimpanan benda bersejarah,
melainkan juga sebagai ruang dialog antara masa lalu, masa kini, dan masa depan. Keberadaan
museum menjadi salah satu indikator kemajuan peradaban suatu bangsa, karena di dalamnya
terkandung nilai-nilai historis, budaya, dan edukatif yang mencerminkan jati diri masyarakat
(Rahmawati, 2022).

Dalam konteks Provinsi Bengkulu, Museum Negeri Bengkulu berfungsi sebagai pusat
pelestarian dan dokumentasi sejarah serta kebudayaan masyarakat setempat. Museum ini
menyimpan beragam artefak peninggalan masa lampau, mulai dari benda prasejarah, naskah kuno,
alat musik tradisional, hingga benda-benda peninggalan masa kolonial. Lebih dari itu, Museum
Bengkulu menjadi ruang interaksi antara budaya lokal Melayu Bengkulu dan nilai-nilai peradaban
Islam, dua unsur penting yang membentuk identitas sosial dan spiritual masyarakat Bengkulu. Sejak
abad ke-15, Islam telah menyebar di wilayah pesisir barat Sumatra melalui jalur perdagangan dan
dakwah, memberikan pengaruh signifikan terhadap tatanan sosial, seni, bahasa, serta sistem nilai
masyarakat (Hidayat, 2020).

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 130



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum
mailto:arumshalu888@gmail.com
mailto:sandifebrian309@gmail.com
mailto:ferdiardianto25@gmail.com
mailto:engghinanabilasaputri@gmail.com

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

Islam sebagai agama yang bersifat universal dan inklusif mampu berinteraksi secara
harmonis dengan budaya lokal tanpa menghilangkan esensinya. Dalam teori akulturasi budaya
menurut Redfield, Linton, dan Herskovits (dalam Ranjabar, 2016), proses ini terjadi ketika dua
kebudayaan berinteraksi secara intens dan menghasilkan bentuk kebudayaan baru yang tetap
mempertahankan unsur asli masing-masing. Dalam konteks Bengkulu, nilai-nilai Islam tidak
menggantikan budaya Melayu, tetapi justru memperkaya makna dan memperhalus struktur moral
dalam kehidupan masyarakat. Misalnya, tradisi tabot, meskipun memiliki akar historis dari
peringatan Asyura, kini menjadi bagian dari identitas budaya daerah yang dipahami secara kultural
dan bukan teologis. Museum Bengkulu menjadi wadah dokumentasi sekaligus refleksi terhadap
dinamika tersebut.

Dalam perspektif peradaban Islam, museum bukan sekadar tempat menyimpan benda mati,
tetapi juga ruang hidup bagi penguatan nilai-nilai spiritual dan intelektual. Menurut Al-Faruqi
(2018), peradaban Islam menempatkan seni dan budaya sebagai ekspresi tauhid yang tercermin
dalam keseimbangan, harmoni, dan makna. Hal ini terlihat dalam berbagai artefak di Museum
Bengkulu, seperti kaligrafi, arsitektur masjid tradisional, hingga motif ukiran yang mengandung
nilai simbolik Islami. Nilai-nilai tersebut tidak hanya memperindah karya seni, tetapi juga
mengandung pesan moral dan keagamaan.

Sejalan dengan hal tersebut, penelitian kontemporer menunjukkan bahwa museum dapat
berfungsi sebagai sarana pendidikan karakter dan dakwah kultural. Menurut Pramesti (2021),
museum di era digital memiliki potensi besar untuk menjadi media pembelajaran interaktif yang
mengintegrasikan nilai-nilai agama dan budaya. Melalui pendekatan ini, generasi muda tidak hanya
belajar tentang sejarah, tetapi juga memahami bagaimana nilai-nilai Islam telah menjadi fondasi
moral dalam kehidupan masyarakat Indonesia, termasuk Bengkulu.

Bengkulu sendiri memiliki sejarah panjang interaksi antara budaya Melayu dan Islam. Nilai-
nilai seperti gotong royong, sopan santun, dan penghormatan terhadap sesama merupakan cerminan
dari integrasi antara adat lokal dan ajaran Islam. Fenomena ini memperlihatkan bagaimana Islam
diterima dengan damai dan menjadi bagian integral dari kebudayaan daerah. Sebagaimana
dijelaskan oleh Nasution (2019), Islam di Nusantara berkembang melalui pendekatan budaya yang
adaptif, bukan konfrontatif, sehingga menghasilkan bentuk Islam yang moderat dan kontekstual.

Museum Bengkulu menjadi ruang yang tepat untuk menelusuri jejak tersebut. Melalui
koleksi dan narasi yang ditampilkan, pengunjung dapat memahami proses perjalanan budaya yang
dilalui masyarakat Bengkulu dari masa ke masa. Setiap artefak yang dipamerkan menyimpan nilai-
nilai peradaban, baik dari aspek estetika maupun spiritual. Misalnya, peninggalan naskah-naskah
kuno berbahasa Arab-Melayu menggambarkan betapa eratnya hubungan antara literasi Islam dan
kehidupan sosial masyarakat setempat. Naskah-naskah ini tidak hanya menjadi bukti penyebaran
Islam di Bengkulu, tetapi juga menunjukkan kontribusi lokal terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan Islam di wilayah barat Nusantara (Amalia, 2023).

Selain fungsi edukatif, museum juga memainkan peran dalam membangun kesadaran
peradaban Islam yang humanis dan inklusif. Menurut Syafruddin (2021), peradaban Islam bukan
hanya tentang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, tetapi juga tentang etika, keadilan, dan
kemanusiaan. Melalui pameran dan aktivitas budaya di Museum Bengkulu, nilai-nilai tersebut dapat
diinternalisasikan kepada masyarakat luas, terutama generasi muda. Museum menjadi media yang
efektif untuk menanamkan pemahaman bahwa Islam bukanlah sistem tertutup, melainkan sistem
terbuka yang menghargai keberagaman.

Dalam era globalisasi dan digitalisasi saat ini, museum menghadapi tantangan baru untuk
tetap relevan. Penggunaan teknologi digital seperti augmented reality dan virtual tour dapat
meningkatkan minat kunjungan sekaligus memperluas jangkauan edukasi budaya dan nilai-nilai
Islam. Penelitian oleh Fadillah (2024) menunjukkan bahwa digitalisasi museum tidak hanya
mempermudah akses informasi, tetapi juga memperkuat daya tarik edukatif yang kontekstual
dengan kebutuhan generasi Z. Dengan demikian, Museum Bengkulu memiliki peluang besar untuk
memanfaatkan teknologi sebagai sarana memperkenalkan nilai-nilai peradaban Islam melalui
pendekatan yang modern dan interaktif.

Oleh karena itu, studi tentang Museum Bengkulu sebagai ruang interaksi antara budaya lokal
dan nilai-nilai peradaban Islam menjadi sangat penting untuk dilakukan. Penelitian ini tidak hanya
relevan bagi pengembangan ilmu kebudayaan dan sejarah Islam, tetapi juga bermanfaat dalam upaya

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 131



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

pelestarian identitas daerah yang berakar pada harmoni antara adat dan agama. Museum tidak lagi
sekadar tempat menyimpan masa lalu, tetapi juga ruang strategis untuk menanamkan kesadaran
sejarah, memperkuat nilai moral, dan mengembangkan dialog peradaban yang berkelanjutan.

Melalui penelitian ini diharapkan dapat ditemukan pemahaman mendalam mengenai
bagaimana Museum Bengkulu berperan dalam meneguhkan identitas masyarakat Melayu Bengkulu
yang religius dan beradab. Dengan menjadikan museum sebagai pusat pembelajaran nilai,
masyarakat dapat melihat bahwa warisan budaya bukan hanya milik sejarah, tetapi juga aset spiritual
yang harus dijaga dan diwariskan kepada generasi berikutnya (Herlina, 2025).

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan memadukan pendekatan
historis dan sosiokultural. Metode ini dipilih karena mampu memberikan pemahaman yang
mendalam mengenai makna, nilai, serta proses interaksi antara budaya lokal Bengkulu dan
peradaban Islam sebagaimana terwujud di Museum Bengkulu. Penelitian kualitatif tidak berfokus
pada angka, melainkan pada interpretasi mendalam terhadap fenomena sosial dan kultural melalui
pengamatan, wawancara, serta penelusuran dokumen yang relevan (Sugiyono, 2019).

Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri asal-usul, perkembangan, dan transformasi
Museum Bengkulu sejak berdirinya hingga saat ini. Melalui pendekatan ini, peneliti berupaya
memahami konteks waktu, latar peristiwa, dan perubahan sosial yang terjadi dalam proses
pembentukan koleksi serta kebijakan pelestarian budaya. Kajian historis dilakukan dengan menelaah
berbagai sumber tertulis seperti arsip, laporan, dan publikasi yang berkaitan dengan sejarah
penyebaran Islam di Bengkulu serta hubungan antara budaya Melayu dan nilai-nilai Islam.
Pendekatan ini membantu menjelaskan bagaimana nilai-nilai peradaban Islam terinternalisasi dalam
artefak dan kegiatan budaya yang direpresentasikan di museum.

Sementara itu, pendekatan sosiokultural digunakan untuk memahami museum sebagai ruang
sosial dan budaya yang hidup. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelaah interaksi antara
masyarakat, pengelola museum, serta pengunjung dalam membangun makna terhadap koleksi yang
dipamerkan. Melalui pendekatan ini pula, penelitian berfokus pada cara masyarakat memaknai
simbol-simbol budaya Islam dalam artefak museum, serta bagaimana museum berperan sebagai
sarana pendidikan nilai dan pelestarian warisan lokal (Moleong, 2021).

Dalam proses pengumpulan data, penelitian ini menggunakan tiga teknik utama, yaitu
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi.

1. Observasi langsung dilakukan di area Museum Bengkulu untuk mengamati koleksi dan pameran
yang merepresentasikan pengaruh Islam, seperti kaligrafi, naskah Arab-Melayu, dan
peninggalan sejarah dakwah Islam di wilayah Bengkulu. Observasi juga diarahkan pada tata
ruang, narasi pameran, serta aktivitas pengunjung untuk melihat bagaimana interaksi budaya
berlangsung di dalam ruang museum.

2. Wawancara mendalam dilakukan dengan beberapa informan kunci, meliputi pengelola museum,
tokoh budaya lokal, sejarawan, serta masyarakat sekitar. Wawancara ini bertujuan menggali
pandangan dan pengetahuan mereka mengenai nilai-nilai Islam yang tercermin dalam artefak
serta bagaimana museum berfungsi sebagai sarana pendidikan budaya. Wawancara dilakukan
secara semi-terstruktur agar peneliti dapat memperoleh data yang fleksibel namun tetap fokus
pada tema penelitian.

3. Dokumentasi mencakup pengumpulan foto artefak, catatan arsip, katalog koleksi, serta literatur
yang relevan dengan sejarah Islam dan kebudayaan Melayu Bengkulu. Data dokumenter ini
berfungsi memperkuat temuan lapangan serta memberikan konteks historis terhadap interpretasi
yang diperoleh dari observasi dan wawancara.

Seluruh data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan pendekatan induktif, yaitu dengan
menafsirkan simbol, nilai, dan narasi yang muncul dari hasil observasi dan wawancara. Analisis
dilakukan secara berulang melalui proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan
sebagaimana dijelaskan oleh Miles, Huberman, dan Saldafia (2018). Data yang relevan
dikelompokkan berdasarkan tema-tema utama seperti representasi budaya Islam, akulturasi nilai-
nilai lokal, serta peran museum sebagai ruang interaksi budaya.

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 132



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber dan
metode, yaitu membandingkan hasil observasi dengan wawancara dan dokumen. Pendekatan ini
memastikan bahwa data yang diperoleh valid, konsisten, dan menggambarkan realitas secara utuh.
Selain itu, peneliti juga melakukan verifikasi hasil interpretasi dengan informan untuk menghindari
bias subjektif.

Dengan demikian, metode penelitian ini dirancang untuk menggambarkan secara
komprehensif bagaimana Museum Bengkulu berfungsi sebagai ruang interaksi antara budaya lokal
dan nilai-nilai peradaban Islam. Pendekatan historis memberikan dasar pemahaman tentang akar
peradaban dan konteks sosialnya, sedangkan pendekatan sosiokultural memberikan gambaran
bagaimana nilai-nilai tersebut hidup dan beradaptasi dalam kehidupan masyarakat Bengkulu masa
kini.

3. ANALISA DAN PEMBAHASAN

Museum sebagai lembaga kebudayaan bukan sekadar tempat penyimpanan benda-benda
bersejarah, tetapi merupakan pusat pembelajaran sosial yang menghubungkan manusia dengan masa
lalunya. Dalam konteks ini, Museum Negeri Bengkulu memiliki posisi strategis sebagai ruang
publik yang merepresentasikan perjalanan panjang interaksi antara budaya lokal Melayu Bengkulu
dengan nilai-nilai Islam yang berkembang secara dinamis. Sebagai provinsi yang memiliki sejarah
panjang penyebaran Islam sejak abad ke-15, Bengkulu menjadi wilayah yang menarik untuk diteliti
karena memperlihatkan bentuk akulturasi budaya yang harmonis antara adat dan agama.

Museum Bengkulu berfungsi tidak hanya sebagai lembaga pelestarian artefak, tetapi juga
sebagai ruang dialog antara masa lalu, masa kini, dan masa depan. Koleksi yang tersimpan di
dalamnya menjadi media yang berbicara tentang identitas masyarakat Melayu Bengkulu yang
bercorak religius dan kultural. Dalam ruang pamer, museum tidak hanya menampilkan benda-benda
kuno tanpa konteks, melainkan menyajikan narasi yang menjelaskan hubungan antara nilai Islam
dan budaya lokal. Hal ini menjadikan Museum Bengkulu sebagai salah satu contoh konkret
penerapan konsep dakwah kultural di ranah pelestarian budaya.

Sebagaimana dikemukakan oleh Hooper-Greenhill (2016), museum pada era modern harus
dipahami sebagai institusi sosial yang berperan aktif dalam membentuk kesadaran publik. Ia bukan
lagi ruang statis, tetapi menjadi medium refleksi dan pendidikan nilai. Dengan demikian, keberadaan
Museum Bengkulu tidak hanya relevan bagi masyarakat lokal, melainkan juga menjadi jendela bagi
generasi muda untuk memahami akar peradaban Islam yang tumbuh secara damai dan kontekstual
di tanah Melayu Bengkulu.

3.1 Museum Bengkulu sebagai Representasi Warisan Islam Lokal

Museum Bengkulu menyimpan lebih dari 6.500 koleksi artefak yang terbagi ke dalam beberapa
kategori, seperti etnografi, arkeologi, historika, dan naskah kuno (Detik, 2024). Dari jumlah
tersebut, sebagian besar menunjukkan pengaruh kuat Islam dalam kehidupan masyarakat
Melayu Bengkulu. Koleksi yang menonjol antara lain manuskrip Arab-Melayu, pakaian adat
berhias kaligrafi Islam, alat musik tradisional bernuansa religius, dan benda peninggalan
kerajaan Islam lokal seperti Kerajaan Selebar dan Sungai Lemau.

Melalui koleksi tersebut, pengunjung dapat melihat bahwa Islam tidak hanya hadir dalam aspek
spiritual, tetapi juga dalam sistem sosial dan budaya masyarakat. Misalnya, manuskrip Arab-
Melayu yang disimpan di museum tidak hanya berisi teks keagamaan, tetapi juga catatan adat,
hukum, dan petuah moral masyarakat Melayu. Hal ini memperlihatkan bahwa Islam di
Bengkulu berkembang dalam bentuk integratif, menyatu dengan kehidupan sehari-hari tanpa
menimbulkan dikotomi antara agama dan budaya.

Nilai-nilai seperti kesopanan, gotong royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap
sesama yang melekat dalam budaya Melayu Bengkulu sejatinya berakar pada ajaran Islam.
Museum Bengkulu berupaya menampilkan nilai-nilai tersebut dalam narasi pamerannya, di
mana setiap artefak dikaitkan dengan pesan moral dan spiritual yang bersumber dari Islam.
Dengan demikian, museum tidak hanya menjadi ruang pelestarian benda, tetapi juga ruang
internalisasi nilai bagi pengunjungnya.

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 133



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

3.2

33

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

Selain itu, desain ruang pamer di museum turut menggambarkan nuansa Islam yang berpadu
dengan lokalitas Bengkulu. Tata letak artefak yang menampilkan kaligrafi, arsitektur
bernuansa masjid, dan pencahayaan yang lembut memberikan pengalaman spiritual tersendiri.
Pendekatan kuratorial ini mencerminkan bahwa museum Dberperan aktif dalam
memperkenalkan Islam sebagai peradaban yang estetis dan humanistik, bukan hanya sebagai
sistem kepercayaan dogmatis.

Akulturasi Budaya dan Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Lokal

Proses akulturasi budaya Islam di Bengkulu berlangsung secara damai dan gradual, mengikuti
prinsip dakwah yang lembut dan adaptif. Salah satu bentuk paling menonjol dari akulturasi
tersebut adalah tradisi Tabot, yaitu upacara tahunan yang memperingati syahidnya cucu Nabi
Muhammad SAW, Hasan dan Husein. Tradisi ini telah menjadi warisan budaya takbenda
(intangible heritage) yang diakui secara nasional dan menjadi simbol spiritualitas masyarakat
Bengkulu.

Meskipun Tabot memiliki akar sejarah dalam tradisi Islam Syiah dari India dan Persia, dalam
konteks Bengkulu, tradisi ini telah mengalami reformulasi makna menjadi kegiatan sosial dan
budaya yang menckankan solidaritas, kepedulian, serta penghormatan terhadap nilai-nilai
kemanusiaan. Museum Bengkulu memainkan peran penting dalam mendokumentasikan dan
menjelaskan evolusi tradisi Tabot melalui pameran tematik yang menggabungkan aspek
sejarah, teologi, dan seni.

Pameran Tabot di museum tidak hanya menampilkan miniatur peralatan ritual seperti dol
(gendang besar), keranda Tabot, dan hiasan janur, tetapi juga dilengkapi dengan video
dokumenter dan narasi informatif yang menekankan aspek moral dari tradisi tersebut. Dengan
cara ini, museum berfungsi sebagai media edukasi publik yang menanamkan pemahaman
bahwa budaya lokal dapat menjadi medium dakwah yang efektif ketika nilai-nilainya sejalan
dengan prinsip Islam.

Selain Tabot, bentuk akulturasi lain terlihat pada arsitektur rumah adat Bengkulu yang sering
dihiasi dengan motif kaligrafi atau ornamen berbentuk flora dan geometris, sesuai dengan
estetika Islam. Begitu pula dalam seni tari, lagu dol, dan busana tradisional yang menampilkan
keselarasan antara ekspresi budaya dan nilai kesopanan Islam. Museum Bengkulu
menampilkan semua ini dalam format narasi visual dan interaktif untuk menunjukkan
sinkretisme positif antara adat dan agama yang membentuk identitas masyarakat Bengkulu
modern.

Museum sebagai Media Pendidikan dan Dakwah Kultural

Dalam kerangka peradaban Islam, pendidikan dan dakwah tidak terbatas pada ruang masjid
atau madrasah, tetapi dapat dilakukan melalui media kultural seperti museum. Museum
Bengkulu menjalankan fungsi ini dengan menyelenggarakan berbagai kegiatan edukatif seperti
workshop seni Islam, kelas naskah Arab-Melayu, dan pameran tematik tentang peradaban
Islam di Nusantara. Kegiatan tersebut melibatkan pelajar, mahasiswa, serta komunitas budaya
untuk memperkuat kesadaran sejarah dan spiritualitas lokal.

Menurut teori museum sebagai ruang belajar sosial (social learning space) yang dikemukakan
oleh Falk dan Dierking (2018), pengalaman museum dapat memengaruhi cara individu
memahami identitas dan nilai mereka. Hal ini sejalan dengan misi Museum Bengkulu dalam
mengembangkan Islam kultural yakni Islam yang menyatu dengan nilai-nilai kebangsaan dan
kemanusiaan. Melalui narasi dan pameran, museum menegaskan bahwa Islam bukan agama
yang menolak budaya, melainkan mengarahkan budaya menuju keselarasan dan kemaslahatan.
Selain fungsi edukatif, museum juga menjadi sarana dakwah kultural, di mana pesan-pesan
Islam disampaikan melalui pendekatan seni, simbol, dan narasi sejarah. Dakwah kultural
semacam ini terbukti efektif dalam konteks masyarakat multikultural seperti Bengkulu, karena
menghindari pendekatan konfrontatif dan menggantinya dengan pendekatan persuasif dan
dialogis. Museum Bengkulu, dengan koleksinya yang merepresentasikan nilai-nilai keislaman,
menjadi salah satu medium yang menjembatani generasi muda untuk memahami Islam secara
moderat dan kontekstual.

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 134



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

Lebih jauh, Museum Bengkulu juga berkolaborasi dengan lembaga pendidikan dan pemerintah
daerah dalam program “Museum Goes to School” yang bertujuan mengenalkan warisan Islam
dan budaya lokal kepada pelajar di berbagai tingkatan. Kegiatan ini meliputi pameran keliling,
lomba kaligrafi, serta seminar kebudayaan Islam. Upaya tersebut memperlihatkan bahwa
museum bukan hanya tempat pasif, tetapi agen transformasi nilai yang aktif membentuk
wawasan kebangsaan dan keagamaan masyarakat.

3.4 Tantangan dan Harapan Pengembangan Museum

Walaupun Museum Bengkulu memiliki potensi besar sebagai ruang interaksi budaya dan
peradaban Islam, masih terdapat sejumlah tantangan struktural dan fungsional yang perlu
diatasi. Tantangan utama adalah minimnya alokasi dana dan sumber daya manusia yang
kompeten dalam bidang kuratorial dan konservasi. Kondisi ini berdampak pada keterbatasan
inovasi dalam pengelolaan koleksi dan penyajian pameran.

Selain itu, tingkat minat kunjungan masyarakat, khususnya kalangan muda, masih tergolong
rendah. Hasil survei Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan (Kemendikbud, 2023)
menunjukkan bahwa hanya 12% generasi muda di Bengkulu mengunjungi museum dalam
setahun terakhir. Hal ini disebabkan oleh minimnya strategi promosi dan kurangnya integrasi
teknologi digital dalam pengalaman museum.

Untuk menjawab tantangan tersebut, museum perlu melakukan revitalisasi berbasis digital
dengan mengembangkan tur virtual, aplikasi interaktif, dan konten multimedia edukatif yang
menampilkan kisah-kisah sejarah Islam di Bengkulu. Upaya digitalisasi koleksi juga penting
untuk menjaga keberlanjutan dokumentasi dan memperluas jangkauan edukasi hingga ke
tingkat global.

Di sisi lain, harapan pengembangan Museum Bengkulu juga terletak pada kolaborasi lintas
sektor, baik dengan akademisi, lembaga keagamaan, maupun komunitas budaya lokal. Sinergi
ini akan memperkuat posisi museum sebagai pusat pembelajaran budaya Islam yang
kontekstual dan inklusif. Dengan dukungan kebijakan pemerintah daerah dan partisipasi
masyarakat, museum dapat menjadi ikon kebudayaan Islam Nusantara yang menampilkan
keharmonisan antara iman, ilmu, dan budaya.

Dari hasil dan pembahasan ini, dapat dipahami bahwa Museum Bengkulu bukan hanya ruang
penyimpanan artefak, tetapi juga ruang dialog antara Islam dan kebudayaan Melayu Bengkulu.
Koleksi dan aktivitasnya memperlihatkan keberhasilan Islam beradaptasi secara damai dalam
masyarakat lokal. Melalui pameran, edukasi, dan dakwah kultural, museum berperan sebagai
penghubung antara warisan masa lalu dengan nilai-nilai peradaban Islam yang relevan bagi
kehidupan modern. Dengan revitalisasi digital dan kolaborasi lintas disiplin, Museum
Bengkulu berpotensi menjadi model nasional bagi pengembangan museum berbasis nilai Islam
dan kearifan lokal.

4. KESIMPULAN

Museum Bengkulu berperan penting sebagai ruang interaksi dinamis antara budaya lokal
Melayu Bengkulu dan nilai-nilai peradaban Islam yang membentuk identitas sosial dan spiritual
masyarakat. Melalui koleksi artefak seperti manuskrip Arab-Melayu, peninggalan kerajaan Islam,
dan tradisi lisan bernuansa religius, museum ini menunjukkan proses akulturasi harmonis yang
menegaskan Islam sebagai kekuatan kultural yang adaptif dan humanis. Museum tidak hanya
menjadi tempat penyimpanan benda bersejarah, tetapi juga wadah refleksi, pendidikan, dan dakwah
kultural yang menanamkan nilai-nilai moral, estetika, serta spiritual. Aktivitas pameran, edukasi
publik, dan pelibatan generasi muda menjadikan museum sebagai media efektif dalam memperkuat
kesadaran sejarah dan identitas keislaman yang kontekstual. Tantangan seperti keterbatasan sumber
daya dan rendahnya minat kunjungan dapat diatasi melalui revitalisasi berbasis teknologi digital
serta kolaborasi lintas sektor. Dengan demikian, Museum Bengkulu memiliki potensi besar untuk
menjadi model integrasi antara pelestarian budaya dan penguatan nilai-nilai Islam yang moderat,
sekaligus mempertegas posisinya sebagai pusat peradaban Islam Nusantara yang berkarakter dan
berwawasan kebangsaan.

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 135



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora
Volume 3, No. 2, Tahun 2025

ISSN 3025-7409 (media online)

Jurnal Inovasi dan Humaniora Hal 130-136

UCAPAN TERIMA KASIH

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah SWT atas segala rahmat dan karunia-Nya
sehingga penulisan artikel berjudul “Museum Bengkulu sebagai Ruang Interaksi antara Budaya
Lokal dan Nilai-Nilai Peradaban Islam” dapat terselesaikan dengan baik. Kami menyampaikan
penghargaan yang sebesar-besarnya kepada pihak Museum Negeri Bengkulu yang telah
memberikan kesempatan, akses informasi, serta dukungan selama proses penelitian berlangsung.
Ucapan terima kasih juga kami sampaikan kepada para narasumber, pengelola museum, tokoh
budaya, serta seluruh informan yang telah meluangkan waktu dan memberikan data berharga untuk
kelengkapan penelitian ini. Tidak lupa, kami berterima kasih kepada Universitas Islam Negeri
Fatmawati Sukarno Bengkulu, khususnya Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, Program Studi
Sejarah Peradaban Islam, yang telah memberikan fasilitas, arahan akademik, dan motivasi selama
proses penyusunan karya ilmiah ini. Apresiasi mendalam kami sampaikan kepada dosen
pembimbing, rekan sejawat, serta seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu, yang telah
memberikan dukungan moral, masukan konstruktif, dan bantuan teknis dalam penyelesaian
penelitian ini. Semoga segala bantuan yang diberikan mendapatkan balasan kebaikan dari Allah
SWT dan penelitian ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan,
pelestarian budaya, serta penguatan literasi sejarah dan peradaban Islam di Bengkulu.

REFERENCES

Al-Faruqi, I. R. (2018). Islam and Culture: The Aesthetic Dimension of Faith. Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought.

Amalia, R. (2023). Literasi Arab-Melayu dan Perkembangan Islam di Sumatra Barat dan Bengkulu. Padang:
Pustaka Andalas.

Detik. (2024). “Koleksi Museum Bengkulu Capai 6.500 Artefak, Dominasi Warisan Islam.” DetikNews.
Diakses 15 April 2025.

Fadillah, A. (2024). Digitalisasi Museum dan Transformasi Edukasi Islam di Era Industri 4.0. Jakarta:
Prenadamedia Group.

Falk, J. H., & Dierking, L. D. (2018). The Museum Experience Revisited. London: Routledge.

Herlina, S. (2025). Revitalisasi Nilai Islam dalam Warisan Budaya Nusantara. Y ogyakarta: Deepublish.

Hidayat, M. (2020). Sejarah Masuknya Islam di Bengkulu dan Proses Akulturasi Budaya Melayu. Bengkulu:
Arga Media.

Hooper-Greenhill, E. (2016). Museums and the Interpretation of Visual Culture. London: Routledge.

Kemendikbud. (2023). Survei Minat Kunjungan Museum Nasional dan Daerah Tahun 2023. Jakarta:
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan RI.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaiia, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (4th
ed.). Thousand Oaks: SAGE Publications.

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nasution, H. (2019). Islam Kultural dan Integrasi Nilai Lokal di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers.

Pramesti, D. (2021). Museum dan Pendidikan Karakter di Era Digital: Integrasi Nilai Agama dan Budaya.
Surabaya: Airlangga University Press.

Rahmawati, L. (2022). Peran Museum dalam Pembentukan Identitas Kebangsaan di Indonesia. Bandung:
Alfabeta.

Ranjabar, J. (2016). Sosiologi: Konsep dan Teori. Bandung: Alfabeta.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Syafruddin, A. (2021). Peradaban Islam dan Kemanusiaan Universal: Tinjauan Filosofis dan Historis. Jakarta:
UI Press.

Arum Puspitasari | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 136



https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

