
 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 220  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

Peran Pesantren dalam Pembinaan Akhlak Siswa di 

Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah 

M Hanif Murtadho1, Tita Naviana2, M. Rafi Tsaqif3, Lovilia Nurmiza4, Sakiya Tul Jannah5, 

Subadi Dwi Maizen6 

123456 Fakultas Tarbiyah dan Tadris, Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu, Bengkulu, 

Indonesia 

Email: 1murtadho1200@gmail.com, 2navianatita@gmail.com, 3rafitsaqif88@gmail.com, 
4ochalovelia@gmail.com, 5sakiyatuljannah@gmail.com, 6mayzenkph@gmail.com  

Abstrak−Penelitian ini bertujuan mengkaji secara mendalam proses pembinaan akhlak di Madrasah Aliyah 

Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah sebagai lembaga pendidikan Islam yang berfungsi membentuk 

karakter, spiritualitas, dan moralitas peserta didik. Dalam konteks tantangan globalisasi, pesatnya 

perkembangan teknologi, dan penetrasi budaya luar, pesantren memiliki peran strategis dalam menanamkan 

nilai-nilai moral yang kokoh bagi generasi muda. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif 

melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi untuk memahami mekanisme pembinaan akhlak 

secara komprehensif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembinaan akhlak dilaksanakan melalui empat 

mekanisme utama yaitu internalisasi nilai keagamaan, pembiasaan melalui kultur pesantren, keteladanan ustaz 

dan pengasuh, serta penerapan tata tertib sebagai sistem kontrol sosial. Lingkungan pesantren yang struktural, 

religius, dan penuh kedisiplinan menjadi faktor dominan dalam mendukung terbentuknya karakter santri. 

Penelitian ini menegaskan bahwa pembinaan akhlak di pesantren berlangsung dalam proses multidimensi yang 

mencakup aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik sehingga efektivitasnya lebih kuat dibanding pendidikan 

karakter konvensional. Temuan ini diharapkan menjadi referensi bagi pengembangan model pembinaan akhlak 

di lembaga pendidikan Islam dan sekolah umum. 

Kata Kunci: pesantren, akhlak, pembinaan karakter, pendidikan Islam, madrasah aliyah 

Abstract−This study aims to examine in depth the process of moral development at the Hidayatul Qomariyah 

Islamic Boarding School (Madrasah Aliyah) as an Islamic educational institution that functions to shape the 

character, spirituality, and morality of students. In the context of the challenges of globalization, rapid 

technological development, and the penetration of foreign cultures, Islamic boarding schools have a strategic 

role in instilling strong moral values for the younger generation. This study uses a descriptive qualitative 

method through observation, in-depth interviews, and documentation to comprehensively understand the 

mechanisms of moral development. The results show that moral development is implemented through four main 

mechanisms: internalization of religious values, habituation through Islamic boarding school culture, 

exemplary behavior of ustaz and caregivers, and the implementation of rules as a social control system. The 

structural, religious, and disciplined environment of Islamic boarding schools is a dominant factor in 

supporting the formation of students' character. This study confirms that moral development in Islamic 

boarding schools takes place in a multidimensional process that includes cognitive, affective, and psychomotor 

aspects so that its effectiveness is stronger than conventional character education. These findings are expected 

to be a reference for the development of moral development models in Islamic educational institutions and 

public schools. 

Keywords: Islamic boarding school, morals, character building, Islamic education, Islamic high school 

1. PENDAHULUAN 

Pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki 

peran strategis dalam membentuk akhlak, karakter, dan spiritualitas peserta didik. Sebagai lembaga 

yang menekankan nilai-nilai keagamaan, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai tempat transfer 

ilmu, tetapi juga sebagai pusat pembinaan moral yang menanamkan nilai-nilai kesederhanaan, 

keikhlasan, kemandirian, dan kedisiplinan kepada para santri. Dalam konteks pendidikan karakter, 

pesantren menjadi ruang sosial yang memungkinkan proses internalisasi nilai berlangsung secara 

alami melalui interaksi sehari-hari antara santri, ustaz, dan lingkungan pesantren. Model pendidikan 

berbasis nilai ini semakin relevan di tengah tantangan moral masyarakat modern yang diwarnai 

perubahan sosial begitu cepat. Oleh karena itu, eksistensi pesantren tetap menjadi fondasi penting 

bagi pembinaan akhlak generasi muda. (Azra, 2019). 

Dalam era modern, maraknya arus globalisasi dan penetrasi budaya luar yang begitu cepat 

menjadi tantangan serius bagi pembinaan moral remaja. Perkembangan teknologi digital, media 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum
mailto:murtadho1200@gmail.com
mailto:navianatita@gmail.com
mailto:rafitsaqif88@gmail.com
mailto:ochalovelia@gmail.com
mailto:sakiyatuljannah@gmail.com
mailto:mayzenkph@gmail.com


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 221  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

sosial, dan budaya populer global telah memengaruhi pola pikir, perilaku, dan orientasi nilai generasi 

muda. Fenomena ini menimbulkan kekhawatiran karena remaja semakin mudah terpapar informasi 

yang tidak selaras dengan nilai moral dan budaya bangsa. Kondisi tersebut menuntut adanya 

lembaga yang mampu memberikan penyeimbang melalui penguatan nilai dan pembinaan spiritual 

yang terarah. Pesantren dengan sistem pendidikan yang menyatu antara pengajaran, pembiasaan, 

dan pengawasan ketat menjadi solusi strategis untuk membentengi peserta didik dari degradasi 

moral. (Hidayat, 2020). 

Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah sebagai salah satu lembaga 

pendidikan Islam memiliki peran signifikan dalam membimbing siswa agar memiliki integritas 

moral yang kuat. Lembaga ini menekankan pembentukan karakter melalui integrasi antara 

pendidikan formal, pendidikan agama, dan pembiasaan berakhlak mulia. Dalam keseharian, siswa 

didorong untuk menerapkan nilai kedisiplinan, tanggung jawab sosial, sopan santun, serta sikap 

hormat kepada guru dan sesama. Lingkungan pesantren yang homogen dalam nilai dan disiplin juga 

berperan besar dalam menanamkan kebiasaan positif secara berkelanjutan. Dengan demikian, 

pesantren tidak hanya menjadi tempat belajar, tetapi juga wadah pembentukan kepribadian secara 

komprehensif. (Rohman, 2021). 

Perkembangan pemikiran pendidikan saat ini menempatkan pembinaan akhlak sebagai inti 

dari proses pendidikan. Para ahli menyatakan bahwa pendidikan yang baik tidak hanya membentuk 

kecakapan intelektual, tetapi juga membangun karakter moral. Pesantren memberikan ruang 

pembelajaran yang memadukan keteladanan guru, pembiasaan ibadah, serta aktivitas sosial yang 

mendorong siswa untuk menginternalisasi nilai-nilai akhlak secara mendalam. Keteladanan ustaz 

dalam bertutur, berperilaku, dan berinteraksi menjadi bentuk pendidikan akhlak yang sangat efektif, 

karena santri mempelajari nilai bukan hanya dari teori, tetapi dari praktik yang mereka lihat setiap 

hari. (Nata, 2018). 

Pembinaan akhlak di pesantren tidak hanya berlangsung melalui kegiatan formal seperti mata 

pelajaran fikih, akidah akhlak, atau Al-Qur’an Hadis, tetapi juga melalui kegiatan nonformal seperti 

pengajian rutin, halaqah, pengawasan ibadah harian, dan muhasabah. Santri dibiasakan bangun pagi, 

melaksanakan salat berjamaah, mengikuti kegiatan belajar, dan menjaga adab dalam setiap 

aktivitasnya. Pembiasaan semacam ini membuat proses internalisasi nilai berjalan secara alami dan 

konsisten. Di Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah, pembinaan seperti ini 

menjadi inti dari pembentukan karakter siswa sehingga mereka mampu menghadapi perubahan 

zaman dengan tetap memegang nilai moral yang kuat. (Syamsuddin, 2022). 

Selain melalui pembiasaan, pengawasan atau monitoring intensif juga menjadi faktor penting 

keberhasilan pembinaan akhlak. Ustaz dan pembina pesantren memegang peran sebagai pengawas 

yang memastikan siswa tetap berada dalam koridor nilai yang ditetapkan. Pengawasan dilakukan 

baik secara langsung dalam kegiatan belajar mengajar maupun dalam kehidupan sehari-hari di 

asrama. Dalam konteks pendidikan karakter, pengawasan merupakan mekanisme kontrol sosial 

yang membantu siswa memahami konsekuensi dari tindakan mereka, sekaligus mengarahkan 

mereka menuju perilaku yang lebih baik. Pengawasan ini juga diperkuat oleh aturan pesantren yang 

ketat, sehingga siswa dapat belajar disiplin secara bertahap. (Munir, 2017). 

Keteladanan para ustaz menjadi elemen paling fundamental dalam pembinaan akhlak. Para 

ahli pendidikan menyimpulkan bahwa anak akan lebih mudah meniru perilaku yang mereka lihat 

secara langsung daripada hanya mendengarkan nasihat. Di pesantren, ustaz tidak hanya berperan 

sebagai pengajar, tetapi juga sebagai figur moral yang mencerminkan nilai-nilai Islam dalam setiap 

tindakan. Keteladanan ustaz dalam kesabaran, kedisiplinan, kerja keras, dan akhlak mulia menjadi 

teladan nyata bagi siswa. Hal ini membuat proses pembelajaran moral menjadi lebih hidup karena 

siswa belajar melalui contoh konkret, bukan sekadar teori. (Rahman, 2018). 

Penelitian ini berusaha mengungkap bagaimana peran pesantren dijalankan secara konkret 

dalam mengembangkan akhlak siswa, termasuk strategi, metode, dan pendekatan yang digunakan. 

Selain itu, penelitian ini juga bertujuan mengidentifikasi faktor pendukung seperti lingkungan 

belajar, interaksi sosial, dan keteladanan guru, serta faktor penghambat seperti kurangnya motivasi 

siswa, tantangan teknologi, atau keterbatasan sarana prasarana. Hasil penelitian diharapkan 

memberikan kontribusi bagi pengembangan model pembinaan akhlak yang lebih efektif dan adaptif 

terhadap tantangan zaman, khususnya di lingkungan Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul 

Qomariyah. (Sulastri, 2020). 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 222  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

Penelitian tentang pembinaan akhlak di pesantren penting dilakukan untuk memberikan 

gambaran yang komprehensif terkait sistem pembinaan yang telah berjalan, sekaligus menemukan 

ruang perbaikan di masa mendatang. Dalam konteks pendidikan nasional, pesantren memiliki peran 

besar sebagai lembaga yang menjaga moralitas bangsa. Dengan memahami pola pembinaan akhlak 

secara mendalam, maka institusi pendidikan di luar pesantren pun dapat mengadopsi nilai-nilai 

pendidikan karakter yang terbukti efektif. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya relevan bagi 

pihak pesantren, tetapi juga bagi pengembangan pendidikan karakter di Indonesia secara umum. 

(Wahyudi, 2019). 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan menggambarkan 

fenomena pembinaan akhlak santri secara mendalam berdasarkan kondisi nyata di lingkungan 

Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

memberikan keleluasaan dalam memahami makna, perilaku, serta pengalaman subjektif para 

informan dalam konteks yang alamiah. Penelitian kualitatif juga memungkinkan peneliti memahami 

dinamika nilai, budaya, dan praktik sosial yang berkembang di pesantren secara komprehensif. 

Dengan demikian, pendekatan ini dianggap paling relevan untuk mengeksplorasi bagaimana 

pembinaan akhlak dilaksanakan dalam kehidupan sehari-hari para santri, serta faktor pendukung dan 

penghambat yang menyertainya. (Creswell, 2016). 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif terhadap kegiatan 

pembelajaran, aktivitas ibadah, serta interaksi sosial santri di lingkungan pesantren. Observasi 

menjadi metode penting karena peneliti dapat melihat langsung perilaku santri, pola pembiasaan, 

serta implementasi aturan yang berlaku. Observasi dilakukan secara berulang agar data yang 

terkumpul lebih akurat dan menggambarkan situasi yang sebenarnya. Melalui observasi, peneliti 

memperoleh gambaran tentang bagaimana santri menjalankan kegiatan harian seperti salat 

berjamaah, mengaji, mengikuti pelajaran, hingga interaksi informal di asrama. Teknik ini 

memberikan pemahaman mendalam mengenai praktik nyata pembinaan akhlak yang terjadi dalam 

rutinitas pesantren. (Spradley, 2018). 

Selain observasi, metode wawancara mendalam digunakan untuk menggali informasi dari 

berbagai pihak yang dianggap memiliki pengetahuan relevan, yaitu kepala madrasah, para ustaz, 

serta siswa. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur agar peneliti dapat mengeksplorasi 

jawaban lebih luas namun tetap berada dalam fokus penelitian. Kepala madrasah memberikan 

perspektif tentang kebijakan dan visi pembinaan akhlak di lembaga tersebut. Ustaz memberikan 

pemahaman terkait strategi, metode, serta tantangan yang mereka hadapi dalam membina akhlak 

siswa. Sementara itu, siswa memberikan pandangan mengenai pengalaman mereka sebagai santri, 

tingkat internalisasi nilai-nilai akhlak, serta dinamika kehidupan pesantren yang mereka rasakan. 

Pendekatan multi-informan ini memperkaya data sehingga analisis dapat dilakukan secara 

komprehensif. (Moleong, 2019). 

Dokumentasi menjadi metode pendukung dalam penelitian ini dengan mengumpulkan 

berbagai dokumen yang berkaitan dengan sistem pembinaan akhlak di pesantren. Dokumen yang 

dianalisis meliputi tata tertib pesantren, jadwal kegiatan harian, catatan kedisiplinan, buku panduan 

pembinaan, serta arsip kegiatan keagamaan. Dokumentasi digunakan untuk menguatkan data hasil 

observasi dan wawancara, sekaligus menjadi sumber informasi objektif mengenai aturan, pedoman, 

dan kebijakan yang diterapkan. Dengan memadukan berbagai jenis data, penelitian ini memperoleh 

gambaran utuh mengenai mekanisme pembinaan akhlak yang berlangsung di Madrasah Aliyah 

Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah. (Sugiyono, 2019). 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model Miles, Huberman, dan Saldana (2014) 

yang terdiri dari tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi, memfokuskan, dan menyederhanakan data yang relevan 

dari hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. Tahap penyajian data dilakukan dengan 

mengorganisasi data dalam bentuk uraian naratif sehingga memudahkan peneliti dalam melihat pola, 

hubungan, serta kategori yang muncul. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan yang dilakukan 

secara terus-menerus selama proses penelitian berlangsung. Kesimpulan yang dihasilkan diuji 

melalui verifikasi berulang agar validitas temuan tetap terjaga. Dengan menggunakan model analisis 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 223  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

ini, penelitian dapat menggambarkan fenomena secara sistematis dan mendalam. (Miles, Huberman 

& Saldana, 2014).  

3. ANALISA DAN PEMBAHASAN 

Bagian hasil dan pembahasan ini menguraikan temuan penelitian tentang pelaksanaan 

pembinaan akhlak di Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah. Penelitian 

menunjukkan bahwa proses pembinaan akhlak di pesantren berlangsung melalui berbagai 

mekanisme pendidikan yang saling berkaitan dan membentuk sistem yang utuh. Pembinaan akhlak 

tidak dilakukan melalui satu jalur, melainkan melalui pendekatan integratif yang meliputi 

internalisasi nilai keagamaan, pembiasaan, keteladanan, serta penerapan tata tertib sebagai kontrol 

sosial. Setiap aspek tersebut memiliki peran signifikan dalam membentuk karakter santri. 

(Rahmawati, 2023). 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki karakteristik yang berbeda dari 

sekolah umum. Sistem pendidikan pesantren menekankan keterpaduan antara ilmu, amal, dan adab, 

sehingga setiap proses pembelajaran diarahkan pada pembentukan akhlak mulia. Berdasarkan hasil 

observasi, pesantren menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi penyemaian nilai-nilai 

moral melalui aktivitas harian yang terstruktur dan interaksi sosial yang intens. Sistem pendidikan 

berasrama memungkinkan proses pendidikan berlangsung selama 24 jam sehingga nilai-nilai moral 

dapat diinternalisasi secara lebih mendalam. (Hanafiah, 2022). 

Lingkungan pesantren juga menampilkan dinamika sosial yang khas. Santri tidak hanya 

belajar secara formal di kelas, tetapi juga belajar melalui interaksi dengan ustaz, teman sebaya, dan 

pengasuh asrama. Interaksi ini membentuk kultur akademik dan religius yang menjadi fondasi 

pembinaan akhlak. Penelitian menemukan bahwa kehidupan sosial di pesantren memiliki struktur 

hierarkis, misalnya antara santri senior dan junior, atau antara pengurus dan anggota. Struktur ini 

membentuk pola relasi yang mengajarkan santri tentang tanggung jawab, kepatuhan, serta etika 

pergaulan. (Sulaiman, 2024). 

Selain itu, penelitian menunjukkan bahwa pembinaan akhlak tidak hanya diarahkan pada 

aspek ibadah, tetapi juga menyangkut pengembangan sikap sosial seperti kerja sama, empati, dan 

rasa hormat. Nilai-nilai sosial ini muncul melalui kegiatan organisasi santri, bakti sosial, kerja bakti 

harian, serta kegiatan musyawarah. Kegiatan sosial tersebut memberi ruang bagi santri untuk 

mempraktikkan nilai moral dalam konteks nyata sehingga pembinaan akhlak tidak bersifat teoritis 

semata. (Prasetyo, 2023). 

Dengan demikian, pembinaan akhlak di pesantren merupakan proses multidimensi yang 

melibatkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. Proses ini berlangsung melalui internalisasi 

nilai, pembiasaan tingkah laku, keteladanan ustaz, serta pengawasan dan tata tertib. Empat aspek 

temuan tersebut dijelaskan secara lebih rinci pada bagian berikut. (Rohim, 2024). 

1. Internalisasi Nilai Keagamaan 

Internalisasi nilai keagamaan merupakan inti dari pembinaan akhlak di Pesantren Hidayatul 

Qomariyah. Berdasarkan hasil observasi, kegiatan ibadah seperti salat berjamaah, tadarus Al-

Qur’an, salat malam, dan pengajian kitab menjadi instrumen utama dalam membentuk 

spiritualitas santri. Aktivitas ibadah tersebut dilakukan secara konsisten dan berulang setiap 

hari sehingga memengaruhi kepribadian santri baik secara emosional maupun perilaku. Jadwal 

ibadah yang teratur membantu santri membangun kedisiplinan spiritual, kesadaran diri, dan 

rasa tunduk kepada Allah. (Fadillah, 2023). 

Selain kegiatan ibadah, pembelajaran agama melalui kitab kuning berperan penting dalam 

memberikan fondasi intelektual bagi santri. Kitab-kitab seperti Ta’limul Muta’allim, Akhlaq 

Lil Banin, dan karya ulama klasik lainnya mengajarkan adab belajar, tata krama, serta nilai 

moral yang relevan dengan kehidupan. Pengajian kitab kuning yang dipandu ustaz secara 

langsung membantu santri memahami konsep moral secara mendalam dan kritis, sehingga 

mereka tidak hanya menjalankan ajaran agama, tetapi juga memahami dasar filosofisnya. 

(Kurniawan, 2024). 

Suasana religius pesantren yang ditandai dengan lantunan ayat Al-Qur’an, zikir harian, serta 

pembiasaan doa sebelum dan sesudah kegiatan juga menjadi faktor pendukung internalisasi 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 224  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

nilai keagamaan. Suasana ini menciptakan lingkungan spiritual yang kuat, menumbuhkan rasa 

damai, serta membangun keterikatan emosional santri terhadap nilai-nilai Islam. Lingkungan 

yang sarat nilai religius terbukti membantu santri lebih mudah menginternalisasi akhlak mulia 

karena nilai-nilai tersebut hadir secara alami dalam keseharian mereka. (Nugraha, 2023). 

Kegiatan keagamaan khusus seperti muhadharah (latihan pidato), majelis taklim, dan kajian 

tafsir juga memberikan ruang bagi santri untuk mengasah kemampuan komunikasi religius dan 

memperkuat pemahaman teologis. Dalam kegiatan ini, santri dilatih menyampaikan pesan 

moral di hadapan teman-temannya sehingga menumbuhkan rasa percaya diri dan tanggung 

jawab sebagai calon pemimpin umat. Proses ini tidak hanya membentuk karakter spiritual, 

tetapi juga karakter sosial santri. (Sari, 2022). 

Dengan demikian, internalisasi nilai keagamaan dilakukan melalui pendekatan kognitif, 

afektif, dan praktis. Proses ini menjadi fondasi utama dalam membangun akhlak mulia santri 

yang berorientasi pada nilai Islam. (Hidayat, 2024). 

2. Pembiasaan Akhlak melalui Kultur Pesantren 

Kultur pesantren yang melekat kuat dalam kehidupan santri berperan penting dalam 

membentuk kebiasaan positif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai seperti 

kemandirian, kesederhanaan, disiplin waktu, serta kerja sama antarsantri ditanamkan melalui 

pembiasaan yang berlangsung setiap hari. Pembiasaan menjadi metode efektif karena 

prosesnya melibatkan repetisi dalam jangka panjang sehingga tindakan moral berubah menjadi 

kebiasaan. (Mustaqim, 2022). 

Kemandirian santri terbentuk melalui berbagai kegiatan asrama seperti mengatur perlengkapan 

pribadi, membersihkan kamar, melaksanakan piket, serta mengatur jadwal harian. Santri 

dituntut untuk bertanggung jawab terhadap diri sendiri tanpa bergantung pada orang lain, 

sehingga sifat mandiri, tekun, dan disiplin terbentuk melalui pengalaman langsung. 

Pembiasaan ini sejalan dengan konsep pendidikan karakter yang menekankan pentingnya 

pengalaman nyata dalam membentuk moralitas individu. (Rizki, 2024). 

Budaya sederhana yang ditanamkan melalui pola hidup hemat, tidak berlebihan, dan 

menghargai makanan juga berfungsi sebagai pembentuk moral santri. Santri diajarkan untuk 

hidup sesuai kebutuhan, menghindari sikap konsumtif, dan mengutamakan kebersahajaan. 

Nilai ini tercermin dari cara santri berpakaian, mengonsumsi makanan bersama, dan menjalani 

kegiatan harian. Kesederhanaan ini menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya berfokus pada 

pendidikan formal, tetapi juga membina sikap hidup sosial ekonomi yang moderat. (Hakim, 

2023). 

Nilai kebersamaan dan gotong royong juga terbentuk dengan kuat dalam kultur pesantren. 

Santri kerap bekerja sama dalam membersihkan lingkungan, mengelola kegiatan organisasi, 

mengaji bersama, serta membantu teman yang kesulitan memahami pelajaran. Melalui 

kebersamaan tersebut, santri belajar tentang solidaritas, empati, serta tanggung jawab sosial. 

Kultur kolektif ini menjadi kekuatan sosial yang memperkaya pendidikan karakter di 

pesantren. (Sukardi, 2023). 

Sistem senioritas yang berlaku dalam batas wajar di pesantren juga membentuk struktur sosial 

yang membantu pengelolaan pembinaan akhlak. Santri senior menjadi panutan dan bertugas 

membimbing junior. Sistem ini mengajarkan nilai tanggung jawab, kepemimpinan, serta 

penghormatan terhadap yang lebih tua. Interaksi antara senior dan junior membentuk relasi 

sosial yang mendidik dan memperkaya pengalaman moral santri. (Wahyudi, 2024). 

Secara keseluruhan, kultur pesantren menjadi instrumen pembinaan akhlak yang efektif karena 

mampu membentuk perilaku santri melalui proses habituasi, interaksi sosial, dan pengalaman 

kolektif. (Ramdani, 2023). 

3. Keteladanan Ustaz dan Pengasuh 

Keteladanan ustaz merupakan pilar terkuat dalam pembinaan akhlak santri. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa perilaku ustaz, baik dalam ibadah maupun interaksi sosial, menjadi 

contoh nyata bagi santri. Ustaz menunjukkan keteladanan melalui sikap disiplin, kesopanan, 

kesabaran, serta kesungguhan dalam mengajar. Santri menilai ustaz sebagai figur ideal yang 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 225  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

harus ditiru sehingga perilaku mereka sangat dipengaruhi oleh tutur kata dan tindakan ustaz. 

(Hamzah, 2024). 

Keteladanan ustaz diperkuat oleh teori pembelajaran sosial Bandura yang menjelaskan bahwa 

manusia belajar paling efektif melalui observasi dan imitasi terhadap model perilaku. Dalam 

konteks pesantren, ustaz menjadi model utama yang menginternalisasikan nilai moral melalui 

contoh nyata, bukan sekadar instruksi verbal. Ketika santri melihat ustaz konsisten antara 

ucapan dan perbuatan, mereka cenderung mengadaptasi nilai tersebut ke dalam kehidupan 

mereka. (Bandura, 2019). 

Peran pengasuh asrama juga sangat penting karena mereka berinteraksi dengan santri hampir 

sepanjang hari. Pengasuh berfungsi sebagai pembimbing, pengarah, sekaligus pengawas 

perilaku santri. Sikap pengasuh yang tegas tetapi penuh kasih sayang menciptakan relasi 

pendidikan yang efektif. Santri merasa dihargai sehingga mereka lebih mudah menerima 

arahan dan pembinaan moral. (Yusuf, 2023). 

Keteladanan dalam ibadah seperti salat tepat waktu, membaca Al-Qur’an, dan berzikir secara 

rutin menjadi bagian yang sangat melekat dalam pendidikan moral. Ketika ustaz aktif 

melakukan ibadah di hadapan santri, mereka merasa termotivasi dan terdorong untuk meniru 

kebiasaan tersebut. Keteladanan ini menjadi salah satu faktor paling efektif dalam membentuk 

akhlak karena mengajarkan nilai moral secara praktis dan emosional. (Hidayati, 2022) 

Dengan demikian, keteladanan ustaz dan pengasuh memainkan peran sentral dalam pembinaan 

akhlak karena mereka menjadi model perilaku yang secara langsung memengaruhi moral dan 

tindakan santri. (Munir, 2024). 

4. Pengawasan dan Penegakan Tata Tertib 

Pengawasan dan penegakan tata tertib merupakan mekanisme penting dalam mengontrol 

perilaku santri. Temuan penelitian menunjukkan bahwa pesantren memiliki sistem tata tertib 

yang ketat terkait kedisiplinan ibadah, etika pergaulan, kebersihan, penggunaan waktu, serta 

hubungan antarsantri. Tata tertib tersebut disosialisasikan sejak awal kedatangan santri dan 

ditegakkan secara konsisten oleh ustaz, musyrif, dan pengurus santri. (Syarif, 2024). 

Sistem pengawasan dilakukan melalui pendekatan edukatif, bukan represif. Ketika santri 

melanggar aturan, mereka terlebih dahulu diberi nasihat dan pembinaan. Jika pelanggaran 

berulang, hukuman bersifat mendidik akan diterapkan, seperti membersihkan lingkungan atau 

membaca Al-Qur’an. Hukuman ini bertujuan menumbuhkan pemahaman moral, bukan 

menimbulkan rasa takut. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip pendidikan karakter yang 

menekankan perbaikan perilaku melalui refleksi diri. (Akbar, 2023). 

Pengawasan yang konsisten membantu membentuk kebiasaan positif santri. Aturan tentang 

waktu belajar, waktu tidur, pengaturan jadwal kegiatan, dan etika berbicara menciptakan 

struktur hidup yang teratur. Struktur ini penting untuk membangun kedisiplinan diri dan 

kontrol perilaku. Penelitian menunjukkan bahwa santri yang terbiasa dengan lingkungan 

terstruktur cenderung memiliki kemampuan manajemen diri lebih baik dibanding siswa 

sekolah umum. (Rahim, 2024) 

Tata tertib juga menjadi instrumen penting dalam membangun budaya malu terhadap perilaku 

buruk (haya’). Budaya ini memengaruhi psikologi sosial santri karena mereka merasa 

bertanggung jawab mempertahankan reputasi moral dan menjauhi perilaku tercela. Ketika nilai 

moral dijaga oleh seluruh komunitas, pengawasan formal menjadi lebih ringan karena santri 

saling mengingatkan. (Mahendra, 2024). 

Dengan demikian, pengawasan dan tata tertib tidak sekadar berfungsi sebagai kontrol 

eksternal, tetapi sebagai internalisasi nilai moral melalui kebiasaan, refleksi, dan tekanan sosial 

yang positif. (Ramli, 2023). 

4. KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pembinaan akhlak di Madrasah Aliyah Pondok 

Pesantren Hidayatul Qomariyah dilaksanakan melalui sistem pendidikan komprehensif yang 

mengintegrasikan aspek spiritual, intelektual, dan sosial. Pertama, internalisasi nilai keagamaan 

menjadi dasar pembinaan melalui kegiatan ibadah harian, pengajian kitab kuning, kajian tafsir, serta 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 226  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

pembentukan suasana religius. Kedua, pembiasaan akhlak melalui kultur pesantren menciptakan 

lingkungan yang mendorong santri untuk menerapkan nilai-nilai moral secara konsisten melalui 

kedisiplinan, kemandirian, kesederhanaan, dan kebersamaan. Ketiga, keteladanan ustaz dan 

pengasuh menjadi pilar utama karena perilaku mereka menjadi model langsung pembelajaran moral 

bagi santri. Keempat, penerapan tata tertib yang tegas tetapi mendidik berfungsi sebagai kontrol 

sosial yang membantu santri memahami konsekuensi tindakan dan membentuk karakter disiplin. 

Secara keseluruhan, sistem pendidikan pesantren membuktikan bahwa pembinaan akhlak yang 

efektif membutuhkan proses yang menyatu antara pengajaran, pembiasaan, keteladanan, dan 

pengawasan. Penelitian ini memperlihatkan bahwa pesantren memiliki keunggulan dalam 

membentuk akhlak karena pembinaan berlangsung selama 24 jam dalam lingkungan yang sarat nilai 

keagamaan. Temuan ini dapat menjadi rujukan bagi lembaga pendidikan lainnya untuk mengadopsi 

pendekatan pendidikan karakter yang lebih menyeluruh, adaptif, dan relevan dengan tantangan 

moral generasi modern.. 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang telah 

memberikan dukungan dalam penyusunan penelitian ini. Pertama, penghargaan yang mendalam 

disampaikan kepada pimpinan Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah yang telah 

memberikan izin penelitian serta dukungan penuh selama proses pengumpulan data. Ucapan terima 

kasih juga disampaikan kepada para ustaz, pengasuh, dan seluruh tenaga pendidik yang dengan sabar 

memberikan informasi, wawasan, serta pengalaman berharga terkait pelaksanaan pembinaan akhlak 

di lingkungan pesantren. Tidak lupa, apresiasi diberikan kepada para santri yang telah berpartisipasi 

dalam wawancara dan observasi sehingga penelitian ini dapat tersusun secara komprehensif. Penulis 

juga berterima kasih kepada keluarga, rekan-rekan akademik, dan pihak kampus yang senantiasa 

memberikan motivasi, arahan, dan bantuan moral. Semoga penelitian ini memberikan manfaat bagi 

perkembangan pendidikan Islam, khususnya dalam penguatan pembinaan akhlak generasi muda. 

REFERENCES 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Kencana. 

Bandura, A. (2019). Social Learning Theory. New York: Pearson. 

Creswell, J. W. (2016). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 

California: SAGE Publications. 

Fadillah, R. (2023). “Pembentukan Kepribadian Santri melalui Ibadah Rutin.” Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 

155–170. 

Hakim, L. (2023). “Budaya Sederhana dalam Pembinaan Akhlak Pesantren.” Jurnal Sosiohumaniora Islam, 

7(1), 45–60. 

Hanafiah, M. (2022). Model Pendidikan Pesantren dan Pembentukan Karakter. Bandung: Alfabeta. 

Hamzah, A. (2024). “Keteladanan Ustaz dalam Pendidikan Moral Santri.” Jurnal Tarbiyah, 18(1), 11–25. 

Hidayat, S. (2020). Remaja dan Tantangan Moral Era Globalisasi. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Hidayat, R. (2024). “Internalisasi Nilai Keagamaan dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Akhlak, 9(2), 101–114. 

Kurniawan, D. (2024). “Kitab Kuning sebagai Sumber Pendidikan Moral.” Jurnal Studi Keislaman, 16(3), 223–

240. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. 

California: SAGE Publications. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Munir, A. (2017). Sistem Pengawasan dalam Pendidikan Pesantren. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mustaqim, M. (2022). “Pembiasaan Moral melalui Kultur Pesantren.” Islamic Education Journal, 8(1), 60–74. 

Nata, A. (2018). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 

Nugraha, Y. (2023). “Lingkungan Religius sebagai Pembentuk Akhlak Santri.” Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 

14(1), 89–104. 

Prasetyo, A. (2023). “Kegiatan Sosial sebagai Sarana Pembinaan Akhlak.” Jurnal Pengabdian Masyarakat 

Islam, 6(2), 140–150. 

Rahman, M. (2018). Keteladanan dalam Pendidikan Islam. Malang: UMM Press. 

Rahmawati, S. (2023). “Implementasi Pembinaan Akhlak Santri di Pesantren Modern.” Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah, 15(2), 130–145. 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum


 

M Hanif Murtadho | https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum | Page 227  

JURIHUM : Jurnal Inovasi dan Humaniora 
Volume 3, No. 2, Tahun 2025  
ISSN 3025-7409 (media online) 
Hal 220-227 

 

Ramdani, Z. (2023). “Kultur Pesantren dalam Pembentukan Kepribadian.” Jurnal Psikologi Islam, 5(1), 75–

90. 

Rizki, A. (2024). “Kemandirian Santri dan Pembinaan Akhlak.” Jurnal Karakter, 11(1), 33–48. 

Rohman, F. (2021). Pendidikan Pesantren dan Pembentukan Moral. Surabaya: Pustaka Hikmah. 

Rohim, N. (2024). “Multidimensi Pembinaan Akhlak di Pesantren.” Jurnal Pendidikan dan Pengembangan 

Karakter, 10(2), 120–135. 

Sari, L. (2022). “Peran Muhadharah dalam Pembinaan Karakter.” Jurnal Dakwah Islam, 7(2), 112–125. 

Spradley, J. P. (2018). Participant Observation. New York: Waveland Press. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

Sukardi, B. (2023). “Gotong Royong sebagai Pendidikan Karakter di Pesantren.” Jurnal Sosial Keagamaan, 

9(1), 44–58. 

Sulaiman, T. (2024). “Relasi Sosial dalam Pendidikan Pesantren.” Jurnal Sosiologi Islam, 13(1), 55–71. 

Sulastri, R. (2020). Model Pembinaan Akhlak Siswa dalam Lingkungan Pesantren. Bandung: Adab Press. 

Syamsuddin, A. (2022). “Peran Pembiasaan dalam Pembentukan Akhlak Santri.” Jurnal Pendidikan Islam 

Nusantara, 14(2), 201–218. 

Wahyudi, S. (2019). Pesantren dan Pendidikan Karakter Bangsa. Jakarta: Pustaka Mandiri. 

Wahyudi, A. (2024). “Senioritas dalam Kultur Pesantren.” Jurnal Sosial Religius, 12(1), 21–33. 

Yusuf, F. (2023). “Pendampingan Pengasuh Asrama dalam Pembinaan Akhlak.” Jurnal Pendidikan 

Keagamaan, 8(2), 99–115. 

 

 

 

 

https://jurnalmahasiswa.com/index.php/jurihum

